
	 Veritas	et	Educatio:	Jurnal	Teologi	dan	
Pendidikan	Kristiani	

Volume	1	Issue	2	Pages:	120-132	
https://ojs.rcwpapuapegunungan.org/index.php/ve/ondex	

 

e-ISSN	
xxxx-xxxx	

	

	

120 
 

 
Teologi Air Mata: Jejak Air Mata dalam Sejarah Gereja dan Relevansinya 

bagi Pertobatan Masa Kini 
Arif Wicaksono1*     , Randika Sandrija2  
Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu1, Sekolah Tinggi Teologi Indonesia Jakarta2 

arifsmile210299@gmail.com  
 

Submitted: 
25th April 2025 
 
Accepted: 
9th October 2025 
 
Published: 
31th November 
2025 
 
Keywords: 
Tears, Early 
Church, Grace, 
Repentance, 
Spirituality 
 
Kata-kata kunci: 
Air mata, Gereja 
awal, Kasih karunia, 
Pertobatan, 
Spiritualitas 
 
Copyright: @2025, 
Authors. 
 
 

Abstract :  
This article examines the theological meaning of tears in the context of repentance through a 
literature-based study of early church traditions, especially the teachings of the Desert 
Fathers, Ephrem the Syrian, and Augustine of Hippo. Using a historical-theological and 
reflective approach, it argues that tears are not emotional weakness but spiritual signs of 
encountering God's holiness and love. In both Eastern and Western Christianity, tears are 
seen as a “second baptism” and an integral part of ascetic and liturgical practices, especially 
during penitential seasons like Lent. The article also explores the contemporary pastoral 
relevance of tears amid a culture that often suppresses emotion and separates faith from 
inward experience. By incorporating insights from Indonesian theological literature, it offers 
a perspective that integrates affective spirituality with holistic faith formation. The theology 
of tears emerges as a path to healing, renewal, and deeper intimacy with God in an age of 
spiritual busyness and superficiality. 
 
Abstrak:  
Artikel ini mengkaji makna teologis air mata dalam pertobatan melalui studi pustaka atas 
tradisi gereja awal, khususnya ajaran para Bapa Padang Gurun, Efrem orang Siria, dan 
Agustinus dari Hippo. Dengan pendekatan historis-teologis dan reflektif, artikel ini 
menunjukkan bahwa air mata bukanlah kelemahan emosional, melainkan tanda spiritual dari 
perjumpaan dengan kasih dan kekudusan Allah. Dalam tradisi Timur dan Barat, air mata 
dikenal sebagai “baptisan kedua” dan bagian penting dari askese serta liturgi, terutama di masa 
tobat seperti Prapaskah. Artikel ini juga menyoroti relevansi pastoral air mata di tengah 
budaya modern yang kerap menekan ekspresi emosi dan memisahkan iman dari pengalaman 
batin. Dengan menambahkan perspektif dari literatur teologi Indonesia, artikel ini 
menawarkan integrasi antara spiritualitas afektif dan formasi iman yang holistik. Spiritualitas 
air mata menjadi sarana pemulihan dan pendalaman relasi dengan Allah dalam dunia yang 
cenderung dangkal secara rohani. 
 

 License:	https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/	

 
PENDAHULUAN  

Air mata adalah ekspresi manusiawi yang paling mendalam, sering kali muncul dari 
pergumulan emosional yang tidak mampu dijelaskan oleh kata-kata. Dalam konteks iman Kristen, 
air mata bukan hanya tanda kesedihan atau duka, tetapi juga menjadi simbol pengalaman rohani 
yang intim. Sejak masa gereja mula-mula, air mata telah menjadi bagian dari spiritualitas yang 

https://ojs.rcwpapuapegunungan.org/index.php/ve/ondex
mailto:hartonohia15@gmail.com
mailto:arifsmile210299@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veritas et Educatio: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 

121 
 

dalam, khususnya ketika seseorang mengalami pertobatan sejati. Namun, dalam perkembangan 
zaman, makna spiritual dari air mata sering kali dikesampingkan atau bahkan diragukan. 

Seiring dengan berkembangnya rasionalisme dan pendekatan teologi yang lebih sistematis 
di Barat, ekspresi emosional seperti tangisan mulai dianggap subjektif, dan kurang dapat 
dipertanggungjawabkan secara teologis. Pendekatan ini menimbulkan keraguan terhadap validitas 
pengalaman emosional, termasuk air mata dalam pertobatan. Beberapa kalangan bahkan 
memandang air mata sebagai bentuk manipulasi emosional atau tanda ketidakmatangan iman. 
Dalam konteks ini, muncul kritik bahwa iman Kristen seharusnya berdiri di atas dasar kebenaran 
objektif, bukan pengalaman emosional yang fluktuatif. 

Namun, dalam tradisi gereja Timur maupun spiritualitas monastik awal, air mata justru 
dipandang sebagai buah dari perjumpaan sejati dengan kekudusan Allah dan kesadaran akan dosa 
pribadi. Para Bapa Padang Gurun mengajarkan bahwa air mata adalah karunia ilahi yang menandai 
proses pemurnian jiwa.1 Mereka bahkan membedakan antara air mata sejati dan air mata yang 
palsu, mengingat pentingnya ketulusan dalam pengalaman pertobatan. Bagi mereka, air mata 
bukan emosi kosong, tetapi sakramen yang tak terlihat—media yang membawa jiwa lebih dekat 
kepada Allah. 

Di antara para pemikir besar, Santo Agustinus memberikan tempat istimewa bagi air mata 
dalam narasi pertobatannya. Dalam Confessiones, ia menceritakan bagaimana tangisan ibunya, 
Monica, menjadi instrumen kasih karunia dalam perjalanan iman dirinya.2 Agustinus juga menulis 
tentang air mata yang ia sendiri alami ketika hatinya diubahkan oleh firman Tuhan. Bagi 
Agustinus, air mata menjadi tanda dari kerapuhan manusia sekaligus titik awal dari transformasi 
rohani yang sejati.3 

Namun, tidak semua pengalaman air mata dapat langsung diidentifikasi sebagai pertobatan 
sejati. Dalam era modern, ketika ekspresi emosional mudah ditampilkan dalam berbagai platform 
sosial, terdapat risiko bahwa air mata dapat kehilangan kedalaman maknanya. Di sisi lain, banyak 
pertobatan hari ini terasa “kering” secara spiritual—mengandalkan keputusan kognitif tanpa 
disertai kepekaan batin. Hal ini mengundang refleksi: apakah air mata masih memiliki tempat 
dalam proses pertobatan kontemporer? 

Para pendeta dan pembimbing rohani menghadapi tantangan ini dalam pelayanan pastoral 
mereka. Ada yang menghindari menekankan air mata karena takut memicu legalisme emosional, 
namun ada pula yang justru melihat air mata sebagai bukti karya Roh Kudus yang sedang 
melembutkan hati manusia. Dalam situasi ini, gereja perlu bijak dalam menilai—membedakan 
antara pengalaman emosional yang dangkal dan air mata yang lahir dari hancurnya hati di hadapan 
Allah. Selain itu, konteks budaya turut memengaruhi cara orang menanggapi air mata. Di beberapa 
budaya, menangis—terutama bagi laki-laki—masih dianggap sebagai kelemahan.4 Akibatnya, 

 
1 Jason Byassee, An Introduction to the Desert Fathers, vol. 3 (Wipf and Stock Publishers, 2007). 66 
2 Aurelius Augustinus, Las Confessiones (Le Petit, 1955). 
3 Michael S Hahn, Augustine in the Teaching of Thomas: Aquinas’s Reception and Use of Contra Faustum 

Manichaeum (University of Notre Dame, 2019). 66 
4 Argyo Demartoto, “Konsep Maskulinitas Dari Jaman Ke Jaman Dan Citranya Dalam Media,” Jurnal 

Jurusan Sosiologi Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik UNS Surakarta (2010): 1–11. 



Veritas et Educatio: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 

122 
 

umat percaya mungkin merasa tertekan untuk menyembunyikan air mata mereka dalam ibadah 
atau pengakuan dosa. Ini menciptakan jarak antara ekspresi lahiriah dan keadaan batiniah, yang 
pada akhirnya bisa menghambat keintiman dengan Tuhan.5 Gereja perlu menciptakan ruang aman 
bagi umat untuk membawa seluruh diri mereka—termasuk air mata—ke hadapan Allah. 

Ada pula perdebatan teologis tentang apakah air mata diperlukan dalam proses pertobatan. 
Beberapa teolog berargumen bahwa iman kepada Kristus dan keputusan untuk bertobat cukup 
dinyatakan melalui tindakan dan komitmen, tanpa harus disertai ekspresi emosional.6 Namun, 
yang lain menekankan bahwa hati yang sungguh-sungguh tersentuh oleh kasih karunia Allah 
secara alami akan menghasilkan respons yang penuh emosi, termasuk tangisan. Dengan kata lain, 
air mata bukan syarat keselamatan, tapi bisa menjadi buah dari karya Roh Kudus yang bekerja 
dalam hati. 

Dari ketegangan ini, menjadi jelas bahwa air mata bukanlah ukuran utama pertobatan, 
tetapi juga bukan hal yang dapat diabaikan begitu saja. Sejarah gereja menunjukkan bahwa air 
mata memiliki tempat yang terhormat dalam spiritualitas Kristen. Maka, alih-alih 
mempertentangkan emosi dan kebenaran, gereja masa kini dipanggil untuk memulihkan 
keseimbangan antara refleksi teologis dan pengalaman rohani yang nyata. 

Dalam konteks teologi Indonesia, beberapa penelitian telah membahas aspek emosional 
dalam pertobatan. Misalnya, artikel "Memahami Pertobatan menurut St. Isaac the Syrian" oleh 
Living Jovieli Hia menekankan bahwa pertobatan sejati melibatkan air mata yang mengalir dari 
perjumpaan dengan Allah, bukan sekadar tindakan lahiriah. St. Isaac menyatakan bahwa air mata 
adalah tanda dari penyesalan yang mendalam dan kehadiran kasih karunia dalam hati seseorang.7 
 Selain itu, artikel "Pertobatan di Dalam Philokalia: Artikel Ulasan" oleh Wijaya membahas 
pandangan para Bapa Gereja dalam Philokalia mengenai pertobatan sebagai proses pembaruan 
manusia batiniah dengan air mata, menuju kedewasaan ke arah Kristus. Dalam pandangan ini, air 
mata merupakan bagian integral dari proses sanctifikasi dan transformasi spiritual.8  

Namun, meskipun terdapat pembahasan mengenai air mata dalam konteks pertobatan, 
belum banyak penelitian yang secara khusus menelusuri makna teologis air mata dari perspektif 
sejarah gereja dan relevansinya bagi praktik pertobatan masa kini. Artikel ini bertujuan untuk 
mengisi kekosongan tersebut dengan mengkaji peran air mata dalam tradisi gereja awal, khususnya 
dalam tulisan-tulisan para Bapa Gereja, serta merefleksikan bagaimana pemahaman tersebut dapat 
memberikan wawasan baru bagi kehidupan spiritual kontemporer. 

Dengan demikian, kontribusi unik dari artikel ini terletak pada pendekatannya yang 
menggabungkan studi historis-teologis dengan refleksi pastoral, untuk menyoroti kembali 
pentingnya air mata sebagai ekspresi autentik dari pertobatan yang mendalam dan transformatif. 

 
5 Faisal Ahmad Saputra and Choirul Ulil Albab, “Representasi Maskulinitas Dalam Karakter Dom:(Analisis 

Semiotika Roland Barthes Pada Film Jakarta Vs Everybody),” Jurnal PIKMA: Publikasi Ilmu Komunikasi Media Dan 
Cinema 6, no. 2 (2024): 261–277. 

6 Kefas Jonathan and Gidion Hery Susanto, “Teologi Ratapan Dan Pemulihan: Pendekatan Teologis 
Terhadap Rasa Duka Dalam Kehidupan Kristen,” Matheo: Jurnal Teologi/Kependetaan 11, no. 2 (2021): 233–45. 

7 Living Jovieli Hia, “Memahami Pertobatan Menurut St. Isaac the Syrian,” Jurnal Teologi Cultivation 7, no. 
2 (2023): 34–49. 

8 Hendi Wijaya, “Pertobatan Di Dalam Philokalia,” Jurnal Teologi Cultivation 2, no. 1 (2018): 71–85. 



Veritas et Educatio: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 

123 
 

Artikel ini bertujuan untuk menelusuri makna teologis dari air mata dalam proses pertobatan, 
meninjau pemahaman historis dari tokoh-tokoh gereja, serta merefleksikan relevansinya dalam 
konteks iman Kristen masa kini. Dalam dunia yang sering kali terburu-buru dan dangkal secara 
spiritual, mungkin sudah saatnya kita kembali belajar menangis—dengan air mata yang jujur, 
dalam perjumpaan sejati dengan Allah yang kudus. 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi 
kepustakaan (library research), yaitu dengan menelaah literatur historis, teologis, dan reflektif 
yang berkaitan dengan makna air mata dalam tradisi gereja serta relevansinya dalam praktik 
pertobatan kontemporer. Pendekatan ini dipilih karena fokus utama penelitian terletak pada 
pemahaman makna, simbol, dan narasi spiritual, bukan pada pengukuran kuantitatif atau 
eksperimen empiris. 

Metode kualitatif memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi secara mendalam makna 
spiritual dan simbolik dari air mata sebagaimana termuat dalam teks-teks klasik teologis maupun 
liturgi gereja. Seperti disarankan oleh Anggito, pendekatan kualitatif cocok digunakan ketika 
peneliti ingin menangkap dinamika subjektif dan pengalaman personal yang sarat makna, 
termasuk dalam konteks studi spiritualitas dan teologi.9 Dengan demikian, metode ini mampu 
mengakomodasi aspek afektif dan reflektif dari penelitian ini. 

Secara prosedural, penelitian dilakukan dengan tiga tahapan utama. Pertama, pengumpulan 
data sekunder melalui telaah pustaka10 terhadap karya-karya klasik gereja awal, seperti tulisan-
tulisan para Bapa Padang Gurun (Desert Fathers), Efrem orang Siria, dan Santo Agustinus, serta 
karya-karya modern dari teolog kontemporer seperti Karl Rahner, Henri Nouwen, dan Dallas 
Willard. Jurnal akademik, buku teologi, liturgi tradisional Ortodoks, dan dokumen pastoral dari 
gereja masa kini juga dianalisis sebagai bagian dari referensi kontekstual. Kedua, dilakukan 
analisis historis dan tematik untuk mengidentifikasi pola-pola konseptual mengenai air mata dalam 
sejarah gereja. Ketiga, dilakukan refleksi teologis dan kontekstualisasi terhadap fenomena air mata 
dalam kehidupan iman masa kini. Refleksi ini dilakukan dengan membandingkan pemahaman 
tradisional dengan kondisi spiritual kontemporer, khususnya dalam konteks budaya modern yang 
menekankan rasionalitas dan menekan ekspresi emosional. Pendekatan reflektif ini relevan dalam 
studi teologi praktis, sebagaimana diuraikan oleh Hengky yang menekankan pentingnya refleksi 
normatif dalam menilai praktik gereja berdasarkan warisan iman. 11 

Dengan demikian, metodologi ini bersifat multidimensional: historis untuk mengungkap 
akar tradisi, teologis untuk mengevaluasi makna rohaninya, dan reflektif untuk menilai 
relevansinya di masa kini. Gabungan pendekatan ini bertujuan untuk memberikan pemahaman 

 
9 Albi Anggito and Johan Setiawan, Metodologi Penelitian Kualitatif (Sukabumi, Jawa Barat: CV Jejak, 

2018). 86 
10 Sapto Haryoko. Bahartiar dan FajarArwadi, Analisi Data Penelitian Kualitatif (Makassar: Unversitas 

Negeri Makassar, 2020). 77-78. 
11 Hengki Wijaya, Analisis Data Kualitatif Ilmu Pendidikan Teologi (Makassar: Sekolah Tinggi Theologia 

Jaffray, 2018). 88. 



Veritas et Educatio: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 

124 
 

yang utuh dan kontekstual tentang teologi air mata sebagai bagian dari spiritualitas pertobatan 
Kristen yang mendalam. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Air Mata dalam Tradisi Gereja Awal 

Sejak awal kekristenan, air mata telah dipandang bukan semata sebagai luapan emosional, 
tetapi sebagai bahasa jiwa yang bersentuhan dengan realitas ilahi. Dalam konteks pertobatan, air 
mata menjadi simbol kehadiran kasih karunia Allah yang menyentuh bagian terdalam dari diri 
manusia. Hal ini sangat kontras dengan cara dunia memandang tangisan sebagai kelemahan atau 
kehilangan kendali. Bagi para tokoh gereja awal, justru dalam tangisan itulah, manusia mulai 
kembali mengenali dirinya sebagai ciptaan yang rapuh dan bergantung penuh kepada Sang 
Pencipta. 

Salah satu warisan spiritual yang kaya tentang air mata berasal dari tradisi para Bapa 
Padang Gurun (Desert Fathers). Tokoh seperti Abba Poemen mengatakan, “Air mata adalah tanda 
dari rahmat Allah dan pembaruan batin.” Sementara Abba Arsenius yang agung, dalam 
kerendahan hatinya, kerap berdoa: “Tuhan, bimbing aku untuk menangis, agar aku bisa menangis 
terus di hadapan-Mu.” 12 Bagi mereka, air mata merupakan buah dari perjumpaan dengan 
kekudusan Tuhan dan kesadaran akan kebobrokan manusiawi. Menangis bukan hanya akibat 
kesedihan, melainkan buah dari kesadaran akan dosa dan kerinduan akan pemurnian batin. Air 
mata diidentikkan dengan penthos (dukacita suci), suatu kesedihan ilahi yang melahirkan 
kehidupan baru. 

Dalam ajaran mereka, air mata bukan sesuatu yang diusahakan secara emosional, 
melainkan buah dari keheningan, doa, dan pertarungan spiritual yang intens. Para Bapa Padang 
Gurun bahkan menyebutnya sebagai “baptisan kedua”, seperti yang dikatakan oleh Abba 
Longinus: “Tangisan yang tulus adalah baptisan yang kedua, yang membawa pencerahan baru bagi 
jiwa.”13 Di dalam kerangka ini, air mata menjadi sarana pemurnian spiritual, pembasuhan dosa, 
dan perjumpaan kembali dengan wajah Allah. Mereka menyebut air mata sebagai “baptisan kedua” 
yang terjadi bukan satu kali, tetapi sebagai proses pembaruan yang terus-menerus. Oleh sebab itu, 
air mata dalam spiritualitas gurun adalah bagian dari disiplin rohani, bukan sekadar emosi sesaat. 
Bahkan, ada semacam takaran kedewasaan spiritual yang ditandai dengan kemampuan seseorang 
untuk menangis dalam doa. 

Dalam tradisi Timur, Efrem orang Siria dikenal sebagai “nabi air mata”. Tulisan-tulisannya 
yang puitis dan teologis penuh dengan gambaran tentang air mata sebagai sungai rahmat yang 
mengalir dari hati yang bertobat.14 Dalam Himne Pertobatan, ia menulis: “Tangisku menjadi 
tempatku menghadap Allah; air mataku menjadi jalanku menuju belas kasih-Nya.” (Efrem, Hymns 

 
12 Byassee, An Introduction to the Desert Fathers, 3:32. 
13 John Wortley, “Nostalgia and the Desert Fathers.,” Cistercian Studies Quarterly 53, no. 3 (2018). 267 
14 Bassam Nassif, “From the Light of Prayer to Pastoral Theology: Aspects of Episcopal Ministry in the 

Writings of Saint Ephrem the Syrian,” in Studia Theologica Doctoralia Vol. XIV. De La Lumina Rugăciunii La 
Teologia Luminii. Aspecte Ale Cercetării Doctorale Actuale (Editura Doxologia, 2022), 585–595. 



Veritas et Educatio: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 

125 
 

on Paradise).15 Dalam penggambarannya, air mata bukan hanya respon manusia terhadap dosa, 
tetapi juga bentuk komunikasi terdalam dengan Allah. Ia melihat air mata sebagai semacam 
‘bahasa rohani’ yang melampaui kata-kata.  Ia percaya bahwa air mata yang murni memiliki kuasa 
untuk membuka surga dan menyucikan hati. Pandangannya memperlihatkan bahwa pertobatan 
bukan sekadar permohonan maaf, melainkan perjalanan menuju pembaruan yang dalam dan 
menyeluruh. 

Air mata juga mendapat tempat penting dalam kisah pertobatan Santo Agustinus. Dalam 
Confessiones, Santo Agustinus menulis tentang air mata ibunya, Monica, yang tanpa henti 
menangisi dirinya: “Ia menangis demi aku di hadapan-Mu, lebih daripada ibu mana pun yang 
menangisi kematian anaknya secara jasmani.”.16 Doa dan air mata Monica tidak menjadi sia-sia, 
karena menjadi bagian dari jalan pertobatan Agustinus sendiri. Ia kemudian menulis tentang 
pengalamannya sendiri: “Aku menangis dengan air mata yang paling pahit di dalam hatiku, yang 
mengalir dalam persembunyian di hadapan-Mu.” (Confessiones VIII.12.28).17 Agustinus 
menggambarkan air mata ibunya, Santa Monica, sebagai persembahan yang didengar Allah. 
Monica menangisi anaknya dalam doa-doa yang penuh pengharapan dan penderitaan. Air mata 
Monica menjadi bagian dari narasi keselamatan Agustinus, membuktikan bahwa air mata seorang 
ibu bisa menjadi jalan masuk bagi kasih karunia Allah yang mengubahkan. Agustinus sendiri juga 
mengalami air mata sebagai tanda transformasi rohaninya saat membaca Roma 13:13–14. Ia 
menggambarkan bagaimana perjumpaan dengan firman Tuhan, khususnya saat membaca Roma 
13:13–14, menggetarkan batinnya dan memecah kebekuan hati. “Saat aku membacanya, seolah-
olah cahaya menembus hatiku, dan semua keraguan lenyap.” (Confessiones VIII.12.29).18 Di titik 
inilah air mata menjadi bukti dari kehancuran hati dan awal dari kehidupan baru dalam Kristus. 

Agustinus tidak melihat air mata sebagai kelemahan, melainkan sebagai respons terhadap 
terang Allah yang menyingkapkan kegelapan hati manusia. Baginya, menangis adalah bentuk 
penyembuhan, ketika manusia berhenti melawan Allah dan membiarkan dirinya dijamah oleh 
kasih yang tidak bisa dilawan. Dalam pengertian ini, air mata menjadi simbol penyerahan total dan 
kerinduan akan kebenaran sejati. Pertobatan tanpa air mata, bagi Agustinus, adalah pertobatan 
yang belum sepenuhnya menyentuh hati. 

Selain tokoh-tokoh besar itu, tradisi Liturgi Timur Ortodoks juga memelihara warisan 
spiritual tentang air mata. Doa-doa dalam Triodion (buku liturgi masa Prapaskah) penuh dengan 
permohonan akan “air mata pertobatan”. Dalam Triodion, sebuah liturgi Prapaskah Ortodoks, 
ditemukan doa-doa seperti: “Berikanlah aku air mata, ya Tuhan, agar aku dapat mencuci dosaku 
dengan tangisan dan kembali kepada-Mu.”19 Tradisi ini menunjukkan bahwa air mata adalah 
bagian penting dari ibadah publik dan pertobatan kolektif. Gereja tidak menolak emosi, tetapi 

 
15 Alexandru Lazăr, “Anthropology in the Hymns of St. Ephraim the Syrian,” Astra Salvensis-revista de 

istorie si cultura 11, no. 22 (2) (2023): 20–33. 
16 Augustinus, Las Confessiones. 
17 Ibid. 
18 Ibid. 
19 Alexandru Ioniță, “Mapping the Jews in the Byzantine Hymnography: The Triodion,” Religions 15, no. 2 

(2024): 237. 



Veritas et Educatio: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 

126 
 

mengarahkannya kepada Allah. Gereja-gereja Timur bahkan memiliki ikon Yesus dengan air mata 
sebagai simbol belas kasih-Nya. Hal ini menunjukkan bahwa menangis tidak hanya dihubungkan 
dengan kondisi manusia, tetapi juga bagian dari belas kasih Allah sendiri yang hadir dalam 
penderitaan umat-Nya. 

Dalam konteks ini, air mata bukan hanya milik individu, tetapi juga milik komunitas. 
Gereja awal memahami bahwa pertobatan memiliki dimensi sosial. Seperti dikatakan oleh St. 
Basilius Agung, “Tidak ada sesuatu yang lebih menyucikan selain tangisan umat Allah yang 
bersama-sama kembali kepada-Nya.”20 Umat menangis bersama dalam ibadah, terutama dalam 
masa-masa tobat seperti Prapaskah. Tangisan menjadi ekspresi solidaritas umat Allah yang 
bersama-sama mengakui dosa dan memohon pengampunan. Praktik ini kontras dengan gaya hidup 
individualistik zaman modern, di mana ekspresi spiritual sering kali bersifat privat dan emosional 
ditahan. 

Namun, tidak semua air mata diterima begitu saja dalam tradisi gereja awal. Para Bapa 
Gereja membedakan antara air mata sejati dan air mata palsu. Yang sejati lahir dari hati yang 
hancur dan rindu akan pemulihan, sementara yang palsu bisa muncul dari rasa bersalah yang 
dangkal atau bahkan manipulasi emosional. Oleh karena itu, air mata tidak boleh dijadikan ukuran 
utama spiritualitas seseorang, tetapi harus dilihat dalam konteks buah hidup yang berubah. Hal ini 
juga ditegaskan oleh St. John Climacus dalam The Ladder of Divine Ascent, yang mendedikasikan 
satu bab khusus tentang air mata. Ia menyebutnya sebagai “darah jiwa” yang mengalir ketika hati 
disentuh oleh kasih ilahi. Ia memperingatkan bahwa setan pun bisa membuat seseorang menangis 
jika tidak disertai penyerahan yang benar kepada Allah.21 Oleh karena itu, air mata harus disertai 
dengan pertobatan yang nyata dalam hidup sehari-hari. 

Tradisi gereja awal mengajarkan bahwa air mata yang sejati adalah respons batin terhadap 
kesadaran akan kasih dan kekudusan Allah yang melampaui pengertian manusia. Para Bapa 
Gereja, seperti Efrem dari Siria dan Yohanes Klimakus, melihat air mata sebagai “karunia Roh 
Kudus” yang mengalir dari hati yang hancur namun penuh harapan. Dalam pandangan mereka, 
menangis bukanlah bentuk kelemahan spiritual, melainkan kekuatan untuk mengakui dosa dan 
menerima anugerah pengampunan. Seperti hujan yang menyuburkan tanah kering, air mata dalam 
pertobatan membuka jiwa untuk menerima benih kebenaran dan membarui relasi manusia dengan 
Allah. 

Air mata ini bukan tangisan karena keputusasaan, melainkan air mata yang mengandung 
pengharapan akan pembaruan hidup. Dalam liturgi-liturgi awal, umat diajak untuk mengalami 
penyesalan sebagai bagian dari perjumpaan dengan Allah yang penuh belas kasih. Tindakan 
menangis menjadi bagian dari askese rohani, di mana orang percaya melatih kepekaan hati 
terhadap dosa dan kebutuhan akan keselamatan. Maka, dalam konteks ini, air mata menjadi 
sakramen batin yang menyatakan bahwa pertobatan adalah awal dari proses penyembuhan 
spiritual, bukan akhir dari cerita manusia yang berdosa. 

 
20 Justin Taylor, “St Basil the Great and Pope St Damasus I—I,” The Downside Review 91, no. 304 (1973): 

186–203. 
21 Johannes Climacus and Norman Russell, The Ladder of Divine Ascent (Paulist Press New York, 1982).140. 



Veritas et Educatio: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 

127 
 

Melihat kedalaman spiritualitas ini, jelas bahwa gereja awal tidak memisahkan antara 
tubuh, emosi, dan roh. Mereka justru memelihara kesatuan ini sebagai cara untuk mengalami 
pertobatan yang menyeluruh. Dalam dunia modern yang sering kali memisahkan iman dari emosi 
atau menyederhanakan pertobatan menjadi pengakuan rasional semata, warisan ini mengajak kita 
kembali menyatukan pengalaman iman dengan keutuhan manusiawi. Gereja masa kini perlu 
belajar bahwa tangisan dalam pertobatan bukan nostalgia masa lalu, melainkan realitas rohani yang 
tetap relevan dan menghidupkan. 

Oleh karena itu, menghidupkan kembali tradisi spiritual air mata dalam kehidupan gereja 
bukanlah sebuah kemunduran, tetapi sebuah pemulihan. Di tengah dunia yang penuh kebisingan 
dan pencitraan, air mata menjadi tanda keheningan batin yang terbuka pada karya Roh Kudus. 
Gereja diajak untuk memberi ruang bagi umat mengalami kejujuran emosional di hadapan Allah—
di mana menangis bukanlah tanda kegagalan iman, tetapi awal dari kehidupan yang diperbarui 
oleh kasih karunia yang memulihkan.Dengan melihat kedalaman spiritualitas gereja awal, jelas 
bahwa air mata memiliki peran penting dalam formasi iman Kristen. Dalam dunia modern yang 
sering kali memisahkan rasio dan emosi, tradisi ini mengajak kita untuk kembali menyatukan 
tubuh, jiwa, dan roh dalam pengalaman tobat yang utuh. Air mata bukan sekadar bagian dari masa 
lalu gereja, melainkan warisan yang layak dihidupkan kembali demi pertobatan yang sejati di masa 
kini. 

 
Air Mata dalam Teologi Pertobatan 

Air mata dalam teologi pertobatan bukanlah sekadar ekspresi psikologis, melainkan simbol 
dari perubahan batin yang mendalam. Dalam banyak tradisi Kristen, air mata dilihat sebagai 
respons eksistensial terhadap perjumpaan dengan Allah yang kudus dan kasih yang tidak terbatas. 
Teologi pertobatan tidak hanya berbicara tentang pengakuan dosa, tetapi juga mencakup kesadaran 
diri yang utuh, yang menuntun pada penyesalan dan transformasi. Dalam pengertian ini, air mata 
menjadi manifestasi dari metanoia, yakni perubahan total cara pandang dan hidup manusia di 
hadapan Allah. 22 

Teolog-teolog seperti Karl Rahner menekankan bahwa pengalaman pertobatan adalah 
pengalaman rahmat yang melampaui rasionalitas manusia. Ia menyatakan, “Ketika seseorang 
menangis dalam pertobatan, ia tidak sedang mengasihani dirinya sendiri, melainkan sedang 
menyadari kasih yang telah ia abaikan.”23  Dengan demikian, air mata adalah penanda bahwa 
seseorang telah disentuh oleh misteri kasih Allah yang menyakitkan sekaligus menyembuhkan. Ini 
adalah titik pertemuan antara keadilan dan belas kasihan Allah. 

Dalam kerangka teologi Protestan, Martin Luther dalam Lectures on Romans 
mengungkapkan bahwa tangisan dalam pertobatan adalah hasil dari dosa yang disingkapkan oleh 
hukum, dan rahmat yang ditawarkan oleh Injil.24 Air mata dalam konteks ini bukan bentuk 
penebusan, tetapi tanda bahwa manusia sadar tidak bisa menyelamatkan dirinya sendiri. Maka, 

 
22 Rudolf Bultmann, Theology of the New Testament (Baylor University Press, 2007), 290. 
23 Karl Rahner, Theological Investigations. Vol. 5, 1966, 220. 
24 Ľubomír Žák, “Elements of Ontology in Luther’s Lectures on Romans (1515–1516)” (2020): 97–99. 



Veritas et Educatio: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 

128 
 

pertobatan sejati dimulai dari keputusasaan akan kemampuan diri dan berakhir pada 
kebergantungan penuh kepada Kristus. 

Namun, beberapa pemikir modern mengkritik pendekatan yang terlalu menekankan emosi 
dalam pertobatan. Mereka mengingatkan bahwa tidak semua orang mengalami pertobatan secara 
emosional. Dallas Willard, dalam Renovation of the Heart, menegaskan bahwa “pertobatan bukan 
tentang bagaimana kita merasa, tapi tentang siapa yang sedang kita ikuti.”25 Dengan demikian, air 
mata bukanlah syarat, melainkan kemungkinan dalam perjalanan iman. Gereja harus bijaksana 
agar tidak menyamakan ekspresi lahiriah dengan kedalaman rohani. 

Meskipun demikian, liturgi dan kehidupan rohani Kristen tetap memberi tempat khusus 
bagi air mata. Dalam liturgi Katolik, misalnya, Confiteor dan Miserere (Mazmur 51) adalah teks 
yang mengajak umat untuk mengakui dosa dengan hati yang remuk. Gereja Ortodoks bahkan 
memiliki Canon of Repentance oleh St. Andreas dari Kreta yang berbunyi: “Teteskanlah air 
mataku, ya Tuhan, agar aku dapat membasuh jiwa dari segala noda.”26 Artinya, dimensi afektif 
dari pertobatan bukan hanya diakui, tetapi dipelihara sebagai bagian penting dari formasi rohani. 

Air mata juga menjadi bagian dari sakramen tobat, khususnya dalam tradisi Ortodoks dan 
Katolik Timur. St. Yohanes Klimakus menulis, “Air mata lebih kuat dari pengakuan lisan; ia 
menembus surga dan mengguncang takhta Allah.”27 Kutipan ini menunjukkan bahwa dalam 
kerendahan dan ketulusan, air mata bisa menjadi doa yang paling murni. Dalam pandangan ini, air 
mata tidak hanya membasuh dosa, tetapi juga memperdalam relasi personal dengan Allah. 

Teologi pertobatan juga melihat air mata sebagai sarana pembaharuan spiritual. Dalam 
terang Roh Kudus, air mata bukan hanya hasil dari rasa bersalah, melainkan karya Roh yang 
menyentuh bagian terdalam dari hati manusia. Rasul Paulus menulis kepada jemaat di Korintus 
tentang kesedihan ilahi (godly sorrow) yang menghasilkan pertobatan: “Sebab dukacita menurut 
kehendak Allah menghasilkan pertobatan yang membawa keselamatan dan tidak akan disesalkan” 
(2 Korintus 7:10). Dalam konteks ini, air mata menjadi buah dari kesedihan suci, bukan 
keputusasaan. 

Dengan demikian, teologi pertobatan tidak mengagungkan air mata sebagai bukti utama, 
namun juga tidak mengabaikannya. Air mata merupakan kemungkinan yang autentik dari 
pertobatan yang sejati, terutama ketika lahir dari hati yang terbuka terhadap anugerah. Dalam 
zaman yang cenderung memisahkan iman dari afeksi, kehadiran air mata dalam pertobatan 
mengingatkan kita bahwa keselamatan bukan hanya perkara pikiran, tetapi juga perkara hati yang 
dijamah oleh kasih ilahi. 

. 
 
Refleksi Teologis tentang Air Mata dalam Pertobatan di Masa Kini 

 
25 Dallas Willard, Renovation of the Heart: Putting on the Character of Christ (NavPress, 2021).56. 
26 Richard René, “The Comedic Structure of Human Nature in the Great Canon of Saint Andrew of Crete.,” 

Logos: A Journal of Eastern Christian Studies 61 (2020). 
27 John Chryssavgis, “A Spirituality of Imperfection: The Way of Tears in Saint John Climacus,” Cistercian 

Studies Quarterly 37, no. 4 (2002): 359. 



Veritas et Educatio: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 

129 
 

Di tengah dunia modern yang cenderung menilai kekuatan dari ketegasan dan kontrol 
emosional, air mata sering kali dianggap sebagai tanda kelemahan. Namun, dalam terang iman 
Kristen, air mata justru bisa menjadi simbol kekuatan rohani yang mendalam—yakni keberanian 
untuk mengakui keterbatasan diri dan keterbukaan terhadap karya rahmat Allah. Dalam konteks 
ini, gereja masa kini perlu memulihkan kembali pemaknaan spiritual atas air mata, khususnya 
dalam praktik pertobatan dan pembaruan hidup.28 

Kemajuan teknologi dan budaya instan membuat banyak orang mengalami keterputusan 
dari kedalaman emosional mereka sendiri. Segalanya diukur dengan efisiensi dan produktivitas, 
sehingga aspek reflektif dan kontemplatif dari iman seringkali diabaikan. Dalam situasi seperti ini, 
air mata dalam pertobatan dapat menjadi tindakan kontra-kultural—suatu penolakan terhadap 
ketidaksensitifan spiritual dan bentuk pengakuan bahwa manusia adalah makhluk yang rapuh dan 
memerlukan belas kasih Allah.29 

Generasi masa kini juga menghadapi tantangan besar dalam mengintegrasikan antara 
pemahaman rasional dan pengalaman spiritual. Teologi pertobatan yang menekankan air mata 
sebagai bagian dari metanoia bisa menjadi jembatan penting antara intelektualitas dan afeksi dalam 
kehidupan iman. Seperti dikatakan oleh Henri Nouwen, “Air mata adalah tanda bahwa hati sedang 
disentuh oleh kebenaran yang lebih besar dari dirinya.” 30 

Dalam pelayanan pastoral, penting bagi gereja untuk tidak hanya mengajar doktrin, tetapi 
juga menciptakan ruang-ruang yang aman untuk pertobatan yang tulus dan emosional. Banyak 
jemaat merasa malu atau takut menangis di hadapan orang lain, padahal dalam komunitas Kristen 
yang sehat, ekspresi seperti itu justru bisa menjadi alat penyembuhan. Liturgi, doa pribadi, dan 
bimbingan rohani harus membuka ruang bagi perjumpaan eksistensial dengan Allah—tempat di 
mana air mata tidak ditolak, tetapi diterima sebagai doa tanpa kata. 31 

Refleksi ini juga penting dalam konteks pelayanan kepada korban trauma dan penderitaan. 
Air mata mereka bukan sekadar ekspresi kesedihan, tetapi bisa menjadi bentuk permulaan dari 
pemulihan rohani. Dalam hal ini, gereja tidak hanya hadir untuk menyampaikan pengajaran, tetapi 
juga menjadi tempat berdiam bersama mereka yang menangis. Sebagaimana dikatakan oleh Paus 
Fransiskus, “Gereja harus menjadi rumah air mata, di mana orang-orang bisa menangis dan tidak 
dihakimi.” 32 

Namun, kita juga perlu mewaspadai manipulasi emosional dalam konteks rohani. Gereja 
harus membedakan antara air mata yang lahir dari pertobatan sejati dengan air mata yang 
dimunculkan karena tekanan psikologis atau manipulasi suasana. Oleh karena itu, pendampingan 
rohani yang bijaksana dan penuh kasih sangat dibutuhkan agar ekspresi emosional tidak menjadi 
pusat, melainkan sarana untuk kembali kepada Allah. 

 
28 Chris Philo, “A ‘Geographer of the Soul’: James M. Houston’s Voyage from Geography to Theology,” 

Scottish Geographical Journal 138, no. 3–4 (2022): 247–270. 
29 Miroslav Volf, A Public Faith: How Followers of Christ Should Serve the Common Good (Brazos Press, 

2011), 84–86. 
30 Henri J M Nouwen, Life of the Beloved (Hachette UK, 2016), 98. 
31 Eugene H Peterson, Psalms: Prayers of the Heart (InterVarsity Press, 2000), 144. 
32 Pope Francis, The Name of God Is Mercy (Random House, 2016), 71. 



Veritas et Educatio: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 

130 
 

Dalam pendidikan teologi, sangat sedikit ruang yang diberikan untuk mengajarkan ekspresi 
afeksi dalam kehidupan iman. Kurikulum sering kali fokus pada dimensi kognitif dan sistematik, 
sementara dimensi afektif dan pengalaman batin justru terpinggirkan. Mengintegrasikan 
pembelajaran tentang spiritualitas air mata dalam pendidikan teologi bisa memperkaya 
pemahaman mahasiswa tentang apa arti pertobatan yang sejati. Ini bukan hanya soal tahu, tetapi 
soal mengenal Tuhan dengan hati yang hancur.33 

Di banyak kebaktian atau misa modern, suasana cepat dan penuh pujian sering kali tidak 
memberi waktu cukup untuk kontemplasi dan penyesalan. Ruang untuk diam, menangis, dan 
berseru kepada Tuhan perlahan-lahan hilang. Gereja perlu menata ulang pola liturgi dan ibadah 
agar mampu menampung seluruh dinamika batin umat—termasuk air mata. Seperti Mazmur 56:9 
mengatakan: “Air mataku Engkau tampung ke dalam kirbat-Mu.” 

Air mata dalam pertobatan juga menjadi pengingat bahwa kasih karunia Allah bukan hanya 
teori, tetapi sesuatu yang dialami secara nyata. Ketika seseorang menangis karena dosa, itu bukan 
karena ia takut dihukum, melainkan karena ia menyadari betapa besar kasih Allah yang telah ia 
tolak. Dalam air mata itu, kasih dan keadilan Allah bertemu, dan manusia dibarui dari dalam. 
Seperti yang ditulis oleh Brennan Manning: “Orang berdosa yang telah menangis karena dosa-
dosanya adalah orang yang telah mencicipi manisnya pengampunan.”34 

Akhir dari setiap pencarian rohani sejati selalu menuntun pada keheningan batin, di mana 
air mata tidak lagi dianggap sebagai kelemahan, melainkan sebagai bahasa jiwa yang paling jujur. 
Dalam hidup Kristen sebagai sebuah ziarah batin, tawa dan tangis menjadi dua sisi dari 
pengalaman iman yang otentik. Air mata dalam pertobatan hadir sebagai saksi bahwa hati belum 
mengeras, bahwa nurani masih mampu mendengar bisikan lembut Roh Kudus. Di tengah dunia 
yang memuliakan kecepatan, kinerja, dan pencitraan diri, air mata menghadirkan perlawanan 
sunyi—tanda bahwa jiwa masih mampu merespons kehadiran Allah secara utuh dan mendalam. 

Dalam masyarakat yang kian kebal terhadap rasa bersalah dan enggan mengakui kegagalan 
moral, air mata menjadi pernyataan profetik. Ia tidak menjerumuskan ke dalam keputusasaan, 
tetapi membuka jalan menuju kerendahan hati dan pembaruan hidup. Di dalam setetes air mata 
yang tulus, tersimpan pergumulan panjang, penyesalan yang dalam, sekaligus harapan akan kasih 
karunia yang tidak pernah habis. Air mata bukan akhir dari iman, melainkan titik tolak untuk hidup 
baru yang ditandai oleh belas kasih dan pengampunan. 

Gereja masa kini dipanggil untuk tidak mengasingkan air mata dari ruang ibadah dan 
kehidupan rohani umat. Dalam liturgi, pelayanan pastoral, dan pendampingan spiritual, ekspresi 
emosi seperti tangisan hendaknya tidak ditekan, tetapi dirangkul sebagai bagian dari dinamika 
iman yang hidup. Sebab, justru dalam tangisan yang tulus sering tersembunyi kehadiran Allah 
yang paling nyata—Dia yang tidak menjauh dari jiwa yang hancur, melainkan tinggal dekat dan 
membarui segalanya melalui kasih yang mengalir dalam keheningan dan air mata. 
 

 
33 Sarah Coakley, God, Sexuality, and the Self (Cambridge University Press, 2013).56-58. 
34 Brennan Manning, The Ragamuffin Gospel: Good News for the Bedraggled, Beat-up, and Burnt Out 

(Multnomah, 2005).129 



Veritas et Educatio: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 

131 
 

KESIMPULAN  
Artikel ini menegaskan bahwa air mata dalam tradisi Kristen bukan sekadar ekspresi 

emosional, melainkan manifestasi spiritual yang dalam dari perjumpaan manusia dengan 
kekudusan dan kasih Allah. Melalui kajian terhadap tokoh-tokoh seperti para Bapa Padang Gurun, 
Efrem orang Siria, dan Santo Agustinus, ditemukan bahwa air mata memiliki makna sebagai 
“baptisan kedua”—suatu proses pembaruan rohani yang menyeluruh. Tradisi ini memandang air 
mata sebagai buah dari kesadaran akan dosa dan keinginan untuk hidup dalam pertobatan sejati. 
Oleh karena itu, menangis di hadapan Allah bukan tanda kelemahan, melainkan kekuatan iman 
yang terbuka terhadap karya pemulihan ilahi. 

Dalam kerangka teologi pertobatan, air mata diartikan sebagai simbol metanoia, yakni 
perubahan hati yang radikal dan menyeluruh. Kendati tidak semua orang mengekspresikan 
pertobatan dengan air mata, tradisi gereja tetap memberikan tempat yang terhormat bagi bentuk 
ekspresi ini sebagai wujud afeksi rohani yang autentik. Air mata menjadi saksi akan kasih karunia 
yang menyentuh hati manusia dan mengantar pada kesadaran akan ketergantungan total kepada 
Allah. Dengan demikian, air mata bukanlah syarat keselamatan, tetapi dapat menjadi tanda yang 
mendalam dari pertobatan yang sejati dan transformatif. 

Keseluruhan refleksi dalam artikel ini mengajak gereja masa kini untuk tidak mengabaikan 
atau menekan dimensi afektif dalam kehidupan rohani umat. Di tengah budaya modern yang 
cenderung menolak emosi dan memisahkan iman dari pengalaman batin, spiritualitas air mata 
hadir sebagai jalan untuk memulihkan keutuhan iman yang melibatkan tubuh, jiwa, dan roh. Gereja 
dipanggil untuk menciptakan ruang aman bagi umat mengalami pertobatan yang jujur dan utuh—
di mana air mata tidak hanya diterima, tetapi dirayakan sebagai bukti kehadiran Allah yang 
mengubah dan menyembuhkan. Dengan menghidupkan kembali warisan ini, gereja memperkaya 
dimensi pastoral dan spiritualitas umat menuju kehidupan iman yang lebih dalam dan sejati. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Anggito, Albi, and Johan Setiawan. Metodologi Penelitian Kualitatif. Sukabumi, Jawa Barat: CV 

Jejak, 2018. 
Augustinus, Aurelius. Las Confessiones. Le Petit, 1955. 
Bultmann, Rudolf. Theology of the New Testament. Baylor University Press, 2007. 
Byassee, Jason. An Introduction to the Desert Fathers. Vol. 3. Wipf and Stock Publishers, 2007. 
Chryssavgis, John. “A Spirituality of Imperfection: The Way of Tears in Saint John Climacus.” 

Cistercian Studies Quarterly 37, no. 4 (2002): 359. 
Climacus, Johannes, and Norman Russell. The Ladder of Divine Ascent. Paulist Press New York, 

1982. 
Coakley, Sarah. God, Sexuality, and the Self. Cambridge University Press, 2013. 
Demartoto, Argyo. “Konsep Maskulinitas Dari Jaman Ke Jaman Dan Citranya Dalam Media.” 

Jurnal Jurusan Sosiologi Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik UNS Surakarta (2010): 1–11. 
Francis, Pope. The Name of God Is Mercy. Random House, 2016. 
Hahn, Michael S. Augustine in the Teaching of Thomas: Aquinas’s Reception and Use of Contra 



Veritas et Educatio: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 

132 
 

Faustum Manichaeum. University of Notre Dame, 2019. 
Hia, Living Jovieli. “Memahami Pertobatan Menurut St. Isaac the Syrian.” Jurnal Teologi 

Cultivation 7, no. 2 (2023): 34–49. 
Ioniță, Alexandru. “Mapping the Jews in the Byzantine Hymnography: The Triodion.” Religions 

15, no. 2 (2024): 237. 
Jonathan, Kefas, and Gidion Hery Susanto. “TEOLOGI RATAPAN DAN PEMULIHAN: 

PENDEKATAN TEOLOGIS TERHADAP RASA DUKA DALAM KEHIDUPAN 
KRISTEN.” Matheo: Jurnal Teologi/Kependetaan 11, no. 2 (2021): 233–245. 

Lazăr, Alexandru. “Anthropology in the Hymns of St. Ephraim the Syrian.” Astra Salvensis-
revista de istorie si cultura 11, no. 22 (2) (2023): 20–33. 

Manning, Brennan. The Ragamuffin Gospel: Good News for the Bedraggled, Beat-up, and Burnt 
Out. Multnomah, 2005. 

Nassif, Bassam. “From the Light of Prayer to Pastoral Theology: Aspects of Episcopal Ministry 
in the Writings of Saint Ephrem the Syrian.” In Studia Theologica Doctoralia Vol. XIV. De 
La Lumina Rugăciunii La Teologia Luminii. Aspecte Ale Cercetării Doctorale Actuale, 585–
595. Editura Doxologia, 2022. 

Nouwen, Henri J M. Life of the Beloved. Hachette UK, 2016. 
Peterson, Eugene H. Psalms: Prayers of the Heart. InterVarsity Press, 2000. 
Philo, Chris. “A ‘Geographer of the Soul’: James M. Houston’s Voyage from Geography to 

Theology.” Scottish Geographical Journal 138, no. 3–4 (2022): 247–270. 
Rahner, Karl. Theological Investigations. Vol. 5, 1966. 
René, Richard. “The Comedic Structure of Human Nature in the Great Canon of Saint Andrew of 

Crete.” Logos: A Journal of Eastern Christian Studies 61 (2020). 
Sapto Haryoko. Bahartiar dan FajarArwadi. Analisi Data Penelitian Kualitatif. Makassar: 

Unversitas Negeri Makassar, 2020. 
Saputra, Faisal Ahmad, and Choirul Ulil Albab. “Representasi Maskulinitas Dalam Karakter 

Dom:(Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Film Jakarta Vs Everybody).” Jurnal PIKMA: 
Publikasi Ilmu Komunikasi Media Dan Cinema 6, no. 2 (2024): 261–277. 

Taylor, Justin. “St Basil the Great and Pope St Damasus I—I.” The Downside Review 91, no. 304 
(1973): 186–203. 

Volf, Miroslav. A Public Faith: How Followers of Christ Should Serve the Common Good. Brazos 
Press, 2011. 

Wijaya, Hendi. “Pertobatan Di Dalam Philokalia.” Jurnal Teologi Cultivation 2, no. 1 (2018): 71–
85. 

Wijaya, Hengki. Analisis Data Kualitatif Ilmu Pendidikan Teologi. Makassar: Sekolah Tinggi 
Theologia Jaffray, 2018. 

Willard, Dallas. Renovation of the Heart: Putting on the Character of Christ. NavPress, 2021. 
Wortley, John. “Nostalgia and the Desert Fathers.” Cistercian Studies Quarterly 53, no. 3 (2018). 
Žák, Ľubomír. “Elements of Ontology in Luther’s Lectures on Romans (1515–1516)” (2020). 
 


